
 نشريه فرهنگ و ارتقاي سلامت فرهنگستان علوم پزشكي
 623تا  625 ، صفحاتدوم، شماره 0410 تابستانم، ششدوره 

625 

 

 ديدگاه

 مبانی سلوکی سلامتِ معنوی
 

 *0محمدجواد رودگر

 dr.mjr345@yahoo.com تهران، ايران ،دانشیار پژوهشگاه فرهنگ و انديشه اسلامي :نویسنده مسئول*  .0
 

 62/14/0410 :پذيرش مقاله    12/14/0410 :دريافت مقاله

 

 هديچک
انساان اسات  اه در    ( از تكامل ابتدايي تا انتهايي)و تشريع( از تولد تا مرگ)ترين نیاز وجودي در نظام تكوينسلامت معنوي بنیادي :مينه و هدفز

تنِ آيات سان مبدين. باشدهاي تطابقي، تضمني و تلازمي برخوردار مي  تاب و سنت و معارف وحیاني از بسامدهاي مستقیم و غیرمستقیم و با دلالت

منابع غني در تحقیق و تدقیق مباني سلو ي سلامت معناوي اسات  اه داراي اهمیات،     ( ع)قرآن، احاديث و ادعیه و سیره و سبک زندگي معصومین

 .ضرورت و حساسیت خاصي است

( هاي سلو يیین برهاني آموزهتب)در اين تحقیق با توجه به هويت سلو ي و ماهیت باطنيِ سلامت معنوي، مباني سلامت معنوي با روش عقلي :روش

 .اندبیان و تبیین شده (استناد به  تاب و سنت، استنباط از نصوص ديني و اصطیادِ معارف وحیاني) و نقلي

نفس ناطقه بستر حر ت و صیرورت و تحول همه جانبه جاوهريِ حقیقات وجاودي    ( الف: هاي نوشتار حاضر عبارت است ازمهمترين يافته :اه یافته

 – ه از دو حیث قابلیت شناختن و مولاد شاناختِ الهاامي    (عقل و قلب سلیم)عقلي و قلبي سلامتِ، (شناختيشناختي و انسان مبناي هستي)انسان، 

 ه با قرب حقیقي به  است يسلامت معنوبر مسلط  گفتمانِحا م و  روحِمزاج  اعتدال ،رساختيز (شناختيمبناي معرفت)لدني بودن برخوردار است 

بیان، تبیین و اثبات زيربنا بودن سلامت معنوي براي ( ب(. شناختي مبناي غايت)يابدلي اسماي حسنا و اوصاف علیاي الهي شدن عینیت ميخدا و تج

 .تواند ره آورد التزامي آن باشدسلامت رواني و اجتماعي و آنگاه تمهیدي براي سلامت عاطفي، ادرا ي و سلامت در جنبه ها و ابعاد ديگر مي

و از حیث ديگر در ( ساحت جسماني، رواني و اجتماعي)سلامت معنوي از يک حیث زيرساخت سلامت در ساحات ديگر وجودي انسان :یگير نتيجه

سلوکِ  ترابط و تعامل مستمر با ساحات ياد شده است، زيرا سلوک و سلامت ترابط و تعامل همه جانبه و رابطه ديالكتیكي دارند، سلامت معنوي عامل

 . سیر باطني و سلوک نیز علتِ استكماليِ سلامت معنوي است  ه داراي مباني گوناگوني خواهد بودانفسي و 
 

 معنوي، مزاج روان، سلامت سلامت :ها کليدواژه

 
 مقدمه

ساازمان   0241سلامت معنوي بعُدي از ابعادِ سلامت است، در ساال  

ي و بهداشت جهاني در ابتداي امر در تعريف سالامت رفااه جسامي، روانا    

بعُد ديگري  0221اجتماعي را منظور  رده و آنگاه بعد از نیم قرن در سال 

بنابراين سلامت معنوي البته باا قراتات   . را بر آن افزود  ه بعُد معنوي بود

و اجتمااعيِ غیرديناي    شاناختي  متناظر به هويات زيساتي، روان  )سكولار

 .در طول سه بعُد ديگر قرار گرفت( انسان

« health» آن انگلیساي  معاادل   ه سلامت واژه غرب به بیان ديگر در

 تا( سلامت) مرحله اول واژه :است  رده طي را مرحله سه  م دست است

. شاد  ماي  تعرياف  «عضاو  نقا   و جسمي بیماري نبود» اغلب به 02 قرن

 در اينكاه  تاا  گرفات  قارار  باازنگري  مورد مفهوم اين تدريجه مرحله دوم ب

: شاد  تعرياف  اينگوناه  سالامت  مفهاوم  بهداشت جهاني سازمان اساسنامه

 ناه  و، اجتماعي و رواني، جسمي  امل رفاه مینأت از است عبارت سلامت»

 بیساتم  قارن  هفتاد دهه مرحله سوم از .«عضو نق  و بیماري نبودن فقط

 به 0213 سال در و قرارگرفته موردتوجه «معنويت» نام به جديد عنصري

 ساال  هماان  اجالاس  در و شاد   شایده  جهاني بهداشت سالیانه اجلاس

 باه  سالامت  چهاارم  بعُاد ( جهاني بهداشت سالیانه اجلاس ششمین و سي)

 ساالیانه  اجالاس  هفتماین  سي در درنهايت. شد گذاشته نظر تبادل و بحث

 هااي  اساتراتژي  ناپاذير  جادايي  بخا   عنوان به معنويت» جهاني بهداشت

 .رسید تصويب به «بهداشت جهاني سازمان عضو  شورهاي سلامت

 نون لازم است برمبناي اسلام و منابع اسالامي سالامت معناوي را    ا

 :تعريف  رده و مباني آن را بیان و تبیین  نیم

معناوي داراي  لیادي باا عناوان زيساتِ معناادار و زنادگي         سلامت

مزاجِ قاواي ادرا اي و تحريكاي اسات تاا       و  دِ اعتدال دار توحیدي هدف

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
6.

2.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 ij
hp

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                               1 / 9

mailto:dr.mjr345@yahoo.com
http://dx.doi.org/10.22034/6.2.9
http://ijhp.ir/article-1-568-en.html


 محمدجواد رودگر

 دوم، شماره 0410 تابستاندوره ششم،  نشريه فرهنگ و ارتقاي سلامت فرهنگستان علوم پزشكي /622

باه   هادفِ صایرورت و تصاعید   در انديشه، انگیازه و انگیختاه باا     سلامت

 . ترين مراحل استكمال وجودي تحقق يابد عالي

از يک سو سلامتِ معنوي با سلوک به سوي خدا ارتبااط تنگاتناگ و   

در سه ساحتِ اي  ه سالک اگر از سلامت معنوي  اي دارد، به گونه منظومه

 :ذيل برخوردار نباشد، سلوکِ عرفاني واقعیت خارجي پیدا نخواهد  رد

نظاام   شرکِ در و شک از سلامتِ =ساحت سِلبي) نگرشی -شیبين .0

اعتقادي و باورها و در ساحتِ ايجاابي يقاین در طارزِ فكار، حكمات      

 ؛(بیني و باورها جهان نظري،

 قدرت و، شهرت شهوتِ از سلامتِ= ساحتِ سلبي) منشی -گرایشی .6

ها و در ساحتِ ايجابي تعديل طبیعت و  نظام اخلاقي و ارزش ثروت در

؛(تز براساس فطرت توحیدي نه تعطیل غراتزغرا

در نظام  خطاي و لغزش از سلامتِ=  ساحتِ سلبي) روشی -کنشی .3

و در ساحتِ ايجابي مصونیت نسبي در خبطِ فعلاي و   عملي و رفتاري

 (. خطايِ عملي

از سوي ديگر پرس  اين است  ه سلامت معنوي با چنین  ار ردي 

در مقاام پیادايي، پوياايي و پاياايي      مند است تا از چه مباني سلو ي بهره

هماره سیر ارتقايي و پیشرفت نه ارتجايي و پسرفت يافتاه و از فزاينادگي   

الله نقا    وجودي برخوردار شود؟ ناگفته نماند  ه از جهتاي سالوک الاي   

سازنده و  ارسازي در تولید، توساعه، تقويات و تعمیاق سالامت معناويِ      

ترابط و  و سلامت معنوي ازسلوک گر اشتدادي و متُزايد دارد و از جهت دي

سلامتِ مزاج  يسلوک منها راي، زبرخوردارندهمه جانبه  يكیالكتيتعامل د

 يو سلامتِ در جسم و جان مبناا  ريامكان ناپذ يو خلُق ياعم از مزاج خلَق

 .است ي سلامت معنويسلو 

 -طبیعاي ) فراوانِ معرفتي اعام از حساي   سلامت معنوي داراي مباني

عرفان )و سلو ي( عرفان نظري)، عرفاني(فلسفي – لامي )قلاني، ع(تجربي

است  ه در نوشتار حاضر مباني سالو يِ سالامتِ معناوي مسا له     ( عملي

 .اصلي ماست

 

 روش
، از حیااث «مباااني ساالو ي ساالامت معنااوي  »تحقیااق و تحلیاال  

توضیح اينكه مباني سلو ي با . نقلي است –داراي روش عقلي شناسي روش

گیري از منابع وحیااني براسااس منطاق اساتنادي،      ا بهرهتبیین عقلي و ب

در سالامت  استنباطي و اصطیادي مورد بررسي قرار خواهد گرفات، زيارا   

 :رو هستیم همعنوي از يک سو با دو بعد روب

 احسااس و تجرباه     اه عبارتسات از   «انفسي»عمودي يا  -بعد طولي

و شريعت حقه واقعي معنويت در ارتباط با خدا، اولیاي الهي  –حقیقي 

 .صورت جوهريِ اشتدادي و تشكیكيه ب

 ه عبارتست از احساس و تجربه رضايت، «آفاقي»افقي يا  -بعد عرضي  

امید و هدفداري توحیدي در تمام عرصه هاي زنادگي اعام از    نشاط،

 . فردي، خانوادگي، اجتماعي وعرصه علم، فكر و عمل است

بیتااي و تحققااي و از سااوي ديگاار درساالامت معنااوي بااا دو روشِ تر

 :مواجهیم

  بین  توحیدي، گاراي  عباودي و    مؤلفهروش رفعي يا پیشگیرانه با

 ن  حبي درپرتو معرفت به خدا و اسماء و اوصاف الهي درپرتو تز یه 

  نفس، تذ یه عقل و تضحیه نفس؛

        هاا و   روش دفعي ياا درماان گراناه در ساايه توباه و تارمیم  اساتي

 .اي اي و انگیخته اي، انگیزه هاي انديشه ناراستي

 

 ها یافته
تبیین مفاهیم  لیدي ياا مباادي تصاوري نقا  اساساي در تبیاین       

محتااوايي ساالامت معنااوي و پیشااگیري از مغالطااات نظااري و عملااي،   

. هاي لفظي و معناوي و اشاتباه و تشاابه معرفتاي خواهاد داشات       مغالطه

محوري  مِبنابراين در مس له مورد تحقیق، به بیان و تبیین اجماليِ سه مفهو

 :پردازيم مي

، از ماده بناي در لغات باه معنااي     «مبنا»جمع در لغت « مباني»واژه  .0

و در اصاطلاح  ( 6، 0)بنیان، اساس، بنیاد، شالوده و ريشه چیزي است

هااي زيارين آن علام     مباني هر علمي، اساس، پايه، بستر و سااحت »

د مور «علمِ سلوک»سلامت معنوي نیز در   ه مباني سلو يِ( 3)است

 .بررسي قرار خواهد گرفت

:اند سیر و سلوک را در لغت چنین معنا  رده .6

باه معنااي حر ات    « ساار »واژه سیر در لغت مصدر است و از ريشاه  

 (. 4)  ردن در مسیري است

به معناي نفوذ و داخل شدن در راه و « سلک»واژه سلوک نیز از ريشه 

معناا را بیاان   ؛ برخاي ديگار از لغوياون نیاز هماین      (5).عبور از آن اسات 

توان گفت معناي لغوي تر یب عطفاي سایر و    ؛ بنابراين مي(2، 2)اند  رده

 .سلوک ورود و حر ت در مسیري و طي  ردن آن است

سیر و سلوک به معناي حر ت سالک از عالم طبع و  ثرات و  اصطلاحِ

رفتن به سمت معرفت الله و عالم خلاوص و وحادت و رهاايي از تعلقاات     

 عاروج  و اوج و باطني تحولّ و دروني سیر پس اگر اين (2، 1) مادي است

نباشد انسان دچار ر اود، جماود، ساكون و     روحي سلوک و قلبي و عقلي

 (.01)شود  وقوف مي

( 00)يعني تلبس سالک به احوال و احكامِ مخت  به هر مقام  «سیر»

و در واقع سالک، همه جوارح و جوانح خود را به  ار گرفته تا مقام به مقام 

منزل به منزل همه مسیر سلوک را بپیمايد و در هر مقام و منزلي، سالک 

 «سایر »شود و همین امر معناي دقیق احوال و احكام ويژه اي را پذيرا مي

يعنا  پیماودن راه و سایر، يعنا       «سالوک »و  به سوي حق تعالي اسات 

اگرچاه سایر و   ( 1)تماشاى آثار و خصوصیاّت منازل و مراحل در بین راه 

 وک، يک حر ت باطني و ترقي در مراتاب قارب باه خادا باه حسااب       سل

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
6.

2.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 ij
hp

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                               2 / 9

http://dx.doi.org/10.22034/6.2.9
http://ijhp.ir/article-1-568-en.html


 مباني سلو ي سلامتِ معنوي

 622/و ارتقاي سلامت فرهنگستان علوم پزشكي نشريه فرهنگ دوم، شماره 0410 تابستاندوره ششم، 

 

 
 1شکل 

 

آيد، اما پرداختن به ظاهر نیز در سلوک، مورد توجه عارفان بوده است؛  مي

در تعريف خود از سلوک، بدان اشااره  ( 03)و غزالي ( 06)چنانكه  اشاني 

 و اصل از  ه است  س  راه اين مسافر»: فرمايد مرحوم علامه مي. اند رده

 خاود  نقصاان  و هاا  بدى  ردن رها فكر در و شود آگاه خود انتهاى و ابتدا

 ياک  باه  محبّات   و عشاق  گردد، م  صاف  دود از  ه آتش  چون و باشد

 و هاا  ظلمات  از و گاردد  متوجّاه ( اسات  يكا   انتهااي   و ابتدا  ه) جانب

 در سار   آتش  چون هم و شود، پا یزه تعینّات قاذوراتِ و تعلقّات دودهاى

 از و بدهاد،  دسات  از را خاود  آثاار  و خود و گردد، محبوب عشق و محبتّ

 (.04)« نمايد حاصل تجاف  ها آن

حشرات باراي    ه ه استتبیین و ثابت شد شناختي در دان  زيستو 

هاي متكثر و متنوع بايد شكافتگي و شكفتگي را پشات سار    تجربه زندگي

ولي وجودي و ذاتي  اه باه   تح ؛متحول شوند« عمق هستي»گذاشته و از 

 .موسوم است "دگرديسي"

حااد  و در ساايه    «جوهري اشتدادي»دگرديسي  ه درپرتو حر ت 

تشااخ   «حر اات حبااي»حاصاال و آنگاااه در ظاالِ   «تجاادد امثااال»

گانه جاوهري، تجادد    درخصوص فهم هرچه بهتر حر ت هاي سه)يابد مي

 (.05)امثالي و حبي 

شرط اصلي است  «و شكفتن شكستن»در اين سنخ تحول و شدن نیز 

سایر و   .از خودشكستن و درخودشدن براي خودشكفتن و خداگونه شدن

 هندسه» سلوک انفسي و باطني عمودي است نه افقي و اين حقیقت در 

 

 

2شکل 
 
 ؛«هندسه طبیعاي »قابل تبیین، تعیین، تنظیم و تحقق است نه در « الهي

در ...ل، مكَانتَ، تعاالي، سالک و  رفعت، فرِار، هجرت، تصعید، تبت: لذا تعابیر

 .رود  ار مي هموردشان ب

سلامت معنوي وضعیتي است  ه در دو بعد ايجابي به يقین در بین ،  .3

گراي  و  ن  در راستاي تقرب وجودي به حق تعاالي و تخلاق باه    

اخلاق الهي و در بعد سلبي به تنزه از شک و شرک اعتقادي، تعاديلِ  

 ابي واي به فطرت در بعدِ ايجابخش لتاازي و اصاعي و غرياقواي طبی

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
6.

2.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 ij
hp

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                               3 / 9

http://dx.doi.org/10.22034/6.2.9
http://ijhp.ir/article-1-568-en.html


 محمدجواد رودگر

 دوم، شماره 0410 تابستاندوره ششم،  نشريه فرهنگ و ارتقاي سلامت فرهنگستان علوم پزشكي /621

 

 
3شکل 

 

نزاهت از شهوتِ شهرت، قدرت و ثروت در بعدِ سالبي، مصاونیت   

 نسبي در خبطِ فعلي و خطايِ عملي در ساحتِ ايجابي و سالامتِ 

در نظاام عملاي و رفتااري در سااحتِ سالبي       خطاي و لغزش از

ويا و پاياا،  مطرح خواهد بود تا علاوه بر سعادت اُخروي، آرام ِ پ

گراياناه، نشااطِ روحاي و جسامي، رضاايتِ از       امیدِ معقول و واقع

زيست همه جانبه مادي و معنوي و در مجماوع حیاات طیباه را    

بنابراين سلامت معناوي اولا  و  . براي انسان رقم زده و محقق  ند

بالذات مربوط به عقلِ صاتب، قلابِ سالیم، خُلاقِ صاادق و عمالِ      

هاي فردي و اجتماعي  عرض مربوط به  نشگريو ثانیا  و بال صالح

ناگفته نماند  ه سلامت معنوي در پرتو تربیات معناوي باا    . است

قابلیت تحقق و تجلي ( درمانگرانه)و دفعي( پیشگیرانه)روش رفعي

هاي ديگر سلامت مانند سلامتِ مزاج  بايسته است از زمینهدارد و 

عنوي و دروني با جسماني و روحاني برخوردار باشد، زيرا سلامت م

از ايان رو  . اند سلامت جسماني و بیروني در ترابط و تعامل داتمي

لازم اسات مباااني سالو ي ساالامت معنااوي معطاوف بااه مباااني    

 شاناختي  و غايت شناختي ، معرفتشناختي ، انسانشناختي هستي

مورد تحقیق قرار گرفته و تبیین شود تاا تمهیادات لازم و  اافي    

جانبه به سلامت معنوي  نند دست يابي همهبراي نیل به اهدافي ما

و در پرتااو ساالامت معنااوي، ساالامت عاااطفي، روانااي و ساالامت 

 .اجتماعي فراهم شود

اين است  ه صیرورت وجودي توآم با اعتدالِ مزاج يا مزاجِ معتادل  

ظاهري و باطني، جسماني و معنوي نق  مبنايي در سالوک و سالامت   

 .ي فراواني برخوردار استمعنوي داشته و از  اربست و  ارآمد

 لیا و تعل لیتحل ن،ییتب يسلوک و سلامت معنو مساتلِاز  يكبنابراين ي

 :عبارتند از يجمع بند کياست  ه در  يسلامتِ معنو يسلو  يمبان

 «یشناخت یهست» یمبنا

سالو ي سالامت معناوي،     شاناختي  ترين مبناي هساتي  يكي از مهم

براساس  يوجود (صعود -گي بالاروند)دِیو تصع (شدن -گرديدن)رورتیص

 -يتجدد امثال)در مراحل بالاتر و والاتر تا حر ت ياشتداد يِحر تِ جوهر

 يامار  يدیا سالوک در نظاام توح  ، زيارا  اسات  (عاشقانه -يبو حُ ملكوتي

 . يضرَو عَ يينااست نه تحول بِ يوهرو جُ ييبنابر تحول مَ يو مبتن يوجود

ب آن طاولي اسات؛ زيارا    سلامت معنوي ذومراتب بوده و رابطه مراتا 

ها  سلامت معنوي مترتب بر مراتب وجودي انسان در ساحت باورها، ارزش

باا  (  یفاي )و شاديدتر (  مي)و رفتارها است، هرچه مراتب مطابقت بیشتر

واقع و نفس الامر داشته باشد و از حیث دروني خال  تر باشد، نشااني از  

اساطه رابطاه دوساويه    الله هست و به و تر سالک الي سلوکِ صاتب و صادق

توانناد سالامتِ نااب و زلال تار را در ماتن       سلامت و سلوک، آدمیان مي

 .زيست معنوي خوي  تجربه  نند

مراقبت معنوي در تحقق، توسعه و تعمیق سلامت معناوي از جانس   

تواند نق  برجساته و  اار رد زيرسااختي در تحاول      مراقبت سلو ي مي

را نهادينه  رده و حدو  و بقااي   جوهري داشته و اين تحول گرايي نهاني

هسته مر زي انسان تا تحول پیدا . سلامت معنوي را از درون تضمین  ند

نكند، هستي او با سلامتِ معنوي پیوند نخواهد خاورد و ثمارات سالامت    

 .هاي متكثر شامل حال او نخواهد شد معنوي در عرصه

اني مبا  متناظر به (توحیدي، عبودي و حبُي)سلوک سه مؤلفه نيا در

 .خواهند داشت يدر سلامت معنو ينق  و  اربست اصل

توحید اعم از علمي و عملي مبناي زيستِ سالم و سازنده و زيرساختِ 

سلامت معنوي در ساحاتِ بینشي، گرايشي و  نشي اسات؛ زيارا زيساتِ    

و « جز خدا هیچ نباودن »توحیدي در مقام بین  مبتني بر گزاره سازنده 

« جز خادا هایچ نديادن   »متفرع بر گزاره سوزنده  در مقام گراي  و  ن 

از )عینیت مي يابد تا مبناي سلامت معنوي من جمیع الجهات والحیثیات 

بنابراين به نام خدا، بیاري خدا و براي خدا  ار ردن يا به . شود( همه جهت

 قُلْ»:  فردي و اجتماعي همراه با تفكر و انديشیدن« لله قیام»تعبیر قرآن 
 

 
4شکل 

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
6.

2.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 ij
hp

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                               4 / 9

http://dx.doi.org/10.22034/6.2.9
http://ijhp.ir/article-1-568-en.html


 مباني سلو ي سلامتِ معنوي

 622/و ارتقاي سلامت فرهنگستان علوم پزشكي نشريه فرهنگ دوم، شماره 0410 تابستاندوره ششم، 

آري (. 2-سابأ )«تتَفَكَرَّوُا ثمَُّ مثَنَْ  وفَرُاَدىَ للِهَِّ تقَوُموُا أنَْعظِكُمُْ بوِاَحدِةٍَ اَإنِمَّاَ 

جانباه   سلامت معنوي با فهم و فعل در نظام توحیدي شكل و شا له هماه 

 –، مبنااي گرايشاي   «بود و نماود »نگرشي آن  -گیرد و مبناي بینشي مي

 .است« بايد و نبايد»روشي آن  –ناي  نشي و مب« بروز و نهان»منشي آن 

علتِ خلقت و علامتِ سلامت معنوي جامع هسات؛ زيارا    «عبوديت»

اسات  اه از    «عنادالله شادن  »مقدمه وجوبي و وجاودي   «عبدالله شدن»

سنخیت با »و  «اطاعت از خدا»، «محبتِ به خدا»، «شناختِ خدا»رهگذرِ 

سلوک و گفتمان مسلط  حاصل شدني است و عبوديت روحِ حا م بر «خدا

 .بر سلامت معنوي است

نیز مبناي سلو ي سلامت معنوي در حر ت  «عشقِ صاتب و صادق»

حر ات جاوهري   »الله با  قرين با حرارت به سوي خداست، زيرا سالک الي

حر ات را  ) ناد  از عالمِ ماده و ناسوت به عالم ملكوت عبور مي «اشتدادي

حر ت، نحوه » و برخي به« فعل خروج تدريجي شيء از قوه به»برخي به 

نتیجاه معنااي حر ات     (.02)اند  معنا  رده« هستي موجود متحرک است

جوهري اين است  ه وجود واحادي در تماام مراتاب حر ات اشاتدادي      

لذا متحرک در طول حر ت، فعلیات ساابق را از   ؛الاتصال حضور دارد علي

ت حاد ، علاوه بلكه هر صور ؛دهد و خلع و لبسي در  ار نیست دست نمي

بر آثار خود مشتمل بر آثار و  مالات صور قبلي نیز هست؛ يعناي جرياان   

حر ات تجادد   »و باا  ( 02، 02)است « لبس بعد از لبس»حر ت به نحو 

ايان واژه  اه متخاذ از  لماات     )به عالمِ مثال و ملكوت راه يافته  «امثالي

اشاره « درپي هاي پي مثل»و « تبدل و نو به نو شدن»عرفاست بر دو نكتة 

(.01، 00)هاي رايج در اين زمینه است  دارد و از واژه

گیاري از شاهود و    و با بهاره « عدم تكرار تجلي» هعرفا با تكیه بر قاعد

خلقت بر پاياة  در شريعت، از اين سطح ظاهري گذشته و بر اين باورند  ه 

ه ها شكل گرفته است   درپي مثِل هاي لحظه به لحظه، مدام و پي آفرين 

حر ت حبي و تجادد امثاال،    ياد شده است« تجدد امثال»از اين معنا به 

موجاودات عاالم طبیعات و    )در مطلق ماسوي الله اعم از مفارق و مقاارن  

چه در قوس نزول و چه در قوس صعود جاري است، به خالاف  ( مافوق آن

 (.02)حر ت جوهري  ه اختصاص به عالم طبیعت دارد 

هاي نفتي و  همة موجودات عالم همانند نور چراغعرفا بر اين باورند  ه 

اماا چهارة    ؛رسند يا برقي است  ه اگرچه به ظاهر اموري ثابت به نظر مي

هاي متوالي است، لحظه باه   ديگر اين ثبات، تغییر و تحول داتمي و خلقت

رسد و آنها  لحظه مدد فیض الهي، از طريق نفس رحماني به موجودات مي

شاود و   ارد و به بیان ديگر دم به دم فیض مصرف ماي د را مستدام نگاه مي

حقیقت تجدد امثال  پشت به پشت بايد مدد تازه برسد تا عالم باقي بماند

 ؛شاود  با دقت در آتشي  ه از روغن و فتیله اشتعال يافته است، روشن ماي 

زيرا در هر آني چیزي از آن روغان و فتیلاه داخال در ماتن شاعلة آتا        

اما پس از آن، آن صورت از شعله با  ؛دهد شد و نور مي  شود و شعله مي مي

 شأن(  آيد و هكذا مياي ديگر بر و شعله)رود  تبديل شدن به هوا از بین مي

 

 
5شکل 

 

گیرد و  الدوام از خزاتن الهي مدد مي عالم اين گونه است زيرا عالم علي ههم

حر ت »آنگاه با  و( 61، 00) گردد داتما  فیض از آنجا گرفته و بدانجا برمي

شود تا به عالم اله رسیده و انسانِ الهي  وارد عالمِ عقل و جبروت مي «حبي

فقط در  تاب عرفااني مطارح شاده و از     « حر ت حبيّ»و خداگونه شود 

اي اسات  اه تماام     حر ات حبُّاي نظرياه    .اهمیت خاصي برخوردار است

حبي بودن هر حر ت از آن جهات  » :داند مي حبُّرا برپايه هستيحر ات 

است  ه اصل حر ات، حر ت عالم از عدم هست به سوي وجود  ه آنجاا  

ي با غايات حر ات ح  » :و به تعبیر استاد جاوادي آملاي  ( 60)«سا ن بود

  (.66)«خداوند همانا پیداي  انسان  املي است

 

 شناختی انسان یمبنا

 اه  اسات   يكي از مباني سلو ي سلامت معنوي فطرت و نفسِ ناطقه

:خواهد بود «سلوک به سوي خدا»بسیار مهم  گانه سه ساحاتِ يكي از

 «نفاسِ انساان  » و( هادف )هیا مسلوک ال و( راه)مسلک ،(رونده)سالک

 از آن باه  يانیا وح بسترِ سلوک اسات  اه در سالوکِ    اي (راه)همانا مسلک

الله همانا نفس مؤمن  پس مسلک سلوک الي. شود تعبیر مي «منؤنفسِ م»

رساند، همان  بنابراين، راه هدايت  ه انسان را به سرمنزل مقصود م . است

فنفس المؤمن هو طريقه الذّى يسلكه ال  ربهّ و هاو  »آدم  است؛ « نفس»

طرياق عرفاان باه    »آري ( 63)« طريق هداه و هوالمنته  به ال  ساعادته 

است چاه ايان  اه نفاس انساان و       «مقام ولايت»ي رسیدن به برا« نفس

جان آدمي جانان نما و حقیقة الحقايق نماست و داراي ظاهر و بااطن   جامِ

هاي وجودش را  است و اگر  سي موفق به شناخت واقعي نفس شود و لايه

يكي پس از ديگري  نار بگذارد، قدم به قدم به  مالِ مطلق و مطلقِ  مال 

تر  د و سالک  وي معرفت نفس هر چه به آن حقیقت نزديکشو نزديک مي

پس هر چاه  . شود، حقیقت مطلق در او بیشتر خود را نشان خواهد داد مي

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
6.

2.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 ij
hp

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                               5 / 9

https://fa.wikipedia.org/wiki/%D9%87%D8%B3%D8%AA%DB%8C
http://dx.doi.org/10.22034/6.2.9
http://ijhp.ir/article-1-568-en.html


 محمدجواد رودگر

 دوم، شماره 0410 تابستاندوره ششم،  نشريه فرهنگ و ارتقاي سلامت فرهنگستان علوم پزشكي /621

قیود عدمي و حدود خوي  را برچید به آن  مال صرف و جماال محاض   

يابد و رسیدن هر موجودي باه  ماال حقیقاي،     قرب وجودي بیشتري مي

اش فااني و   حدود و قیود ذاتي و عرضاي مستلزم فناي آن موجود است تا 

مستهلک شود بنابراين در عرفان به نفس صیرورت و تحولّ نهادي و نهاني، 

حر ت جوهري اشتدادي و ناآرامي همه جانبه وجودي است  ه سالک به 

وحدت سالک و مسلک و مسلوکٌ الیه برسد تا هر چاه در صاراط سالوک    

و مفاده، »: نويسند وادي آملي ميعلامه ج. ماند مسلوکٌ الیه باشد باقي مي

الله و صاتر الیه، و لابدّ للساّلک مان الطرياق  ماا     هو انّ الانسان سالک الي

واماّ الطريق فهي النفّس، واماّ الغاية فهاي جنّاة اللّقااء، و    . لابدّ له من الغاية

« لاطريق لها الاّ معرفة النفّس و تز یتّها، ولا غاية للانفّس الّاا لقااء خالقهاا    

اگر انساني اهل معرفت و سلوک يا آگاهي بااطني و آزادگاي ذاتاي    (. 64)

باشد توانمندي شهود خداي سبحان در بااطن عاالم و جاان خويشاتن را     

و معرفت حصولي او به معرفت شهودي « يداراي»او به « ييدانا»داراست و 

جان خود را از شاهوات   »: فرمود( ع)و حضوري تبديل خواهد شد  ه علي

پس انسان با ( 65)« زه سازيد تا به مدارج عالي انساني دست يابیدپلید من

اي بی   يابد  ه آيت و آينه بصیرت به درون و بازگشت به ذات خوي  مي

نیست و هرچه هست آينه داري از اساماء حساناي الهاي اسات  اه آياه       

از آن حكاياات (. 64 -انفااال )«يحااول بااین الماارء و قلبااه... واعلمااوا ان ا»

وساطت وحاتل بودن حاق تعاالي   » :تعبیر استاد جوادي آملي به .نمايد مي

میان خود و انسان با قلب او به معناي نزديكتر بودن حق تعالي به انسان از 

خود انسان به خوي  است، زيرا قلب همان بااطن و اصال وجاود انساان     

است، پس نزديكي حق تعالي به انسان بی  از نزيكي قلب و لب و بااطن  

 (.62) «وي  استانسان به خ

در سلوک بر مسلکِ نفس  (يو روحان يسلامت جسمان)«اعتدالِ مزاج»

مازج باه   )است يسلامتِ معنو گاهیمر ز ثقل و گران هیمسلوک ال يبه سو

معناي آمیخاتن و تاداخل اجزاياي اسات  اه پاس از اخاتلاط، متماايز         

 لمه مزاج مصدر و به معنااي ممازوج باه  اار بارده شاده       (. 62)نیستند

مزاج الجسم نیز به معناي آن چیزهايي است  ه بدن بار آنهاا   (. 61)است

اعتدال نیز ( 2)و بلغم ( صفرا و سودا)دم، مرِتّین : استوار است  ه عبارتند از

دن اسات  اه در مجماوع،    شا به معناي میانه رو شدن و راست و اساتوار  

اي از اخاتلاط اجازا و طباايع     اعتدال مزاج عنصري به معناي حالت میاناه 

 اربرد اعتدال مزاج در  لمات عارفان بر دو گونه  تشكیل دهنده بدن است

اعتادال مازاج معناوي و    . اعتدال مزاج عنصري و جساماني؛ب . الف: است

آنچه جاان انساان را شاكل    : اعتدال مزاج روحاني عبارت است از. روحاني

باه  اعتدال در اين مزاج، . دهد؛ از قبیل هی ات و عقايد و نیات و ملكات مي

تشكیل قلب وحداني اعتدالي است  اه در اثار ملازمات نفاس باا احكاام       

شااريعت و ساالوک معنااوي منطبااق باار طريقااتِ مسااتقیم بااه دساات    

مراد از اعتدال مزاج عنصري، میزان  یفي تعاادل در اخالاط   (.)62)آيد مي

(.31)(عنصري است

 
6شکل 

 

 شناختی معرفت یمبنا

  :مهم مواجه هستیمبا دو حقیقت  شناختي در مبناي معرفت

و  قیا تلف ايا  يقلباشراق و  يعقلادراک عاطفه، احساس و جمعِ سالمِ  .0

متناظر (يِ منابع معرفتِ تجربي،نیمه تجريدي و تجريديمنطق بیتر 

.از آن منابعِ معرفتهر دام  يبه مراتب وجود

سلامت معناوي داراي حیاث شاناختاري    ( الف: دو مس له بسیار مهم .6

لامت معنوي عامل نیل انسان به معرفت خاصي بدين معنا  ه س. است

آيات ذيل در اين زمیناه  . مانند علم لدني، افاضي و اشراقي خواهد بود

: ؛ فصلت22: ؛ حجر2و  1: ؛ حج61: لقمان: شاهدي روشن خواهند بود

؛ 616: ؛ بقاره 60و  2ا   5: ؛ دهار 60تا  01: ؛ مطففین001: ؛  هف53

ياا در   ...و 25: ؛  هف22: عنكبوت؛ 021: ؛ صافات3: ؛ طلاق61: انفال

تاوان از   شاهودي ماي   -بحث از امكان دست يابي به معرفتِ معناوي  

 ،25 :، انعام021-052:، صافات22:، عنكبوت24-26يونس،: آياتي چون

 

 
7شکل 

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
6.

2.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 ij
hp

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                               6 / 9

http://dx.doi.org/10.22034/6.2.9
http://ijhp.ir/article-1-568-en.html


 مباني سلو ي سلامتِ معنوي

 620/و ارتقاي سلامت فرهنگستان علوم پزشكي نشريه فرهنگ دوم، شماره 0410 تابستاندوره ششم، 

 

 
8شکل 

 
چه اينكه در اين آيات از معارف . بهره گرفت ...و 616 :، بقره62 :انفال

( 2و1-، حاج 61-لقماان )تجريادي و وحیااني  تجربي، نیمه تجريدي، 

بحث شده و تقوي يا پارساتي عامل نیل به معرفت افاضاي و فرقاان و   

-، طلاق61-، انفال616-بقره)هاي معنوي از جمله علم شهودي روزي

و نیل به يقین و شاهود ملكاوت هساتي، هادايت خاصاه الهیاه و       ( 3

 (24-26-، ياونس 25-، انعاام 22-عنكبوت)معنويتي -بشارات معرفتي

 -هاي ا تساب علوم موهوب و معارف باطني دانسته شد  ه اولا راه ...و

شهودي ثانیا واقعیت داشتن علم لدني و معرفات شاهودي را بیاان و    

بنابراين سالامت معناوي صارف ياک تجرباه معناوي       .  ند اثبات مي

سلامت معنوي پديده و ( ب. نیست؛ بلكه تجربه معرفتي را در بر دارد

و ( علم الدراسه و علم الفراساه = شناخت حصولي)بل درکاي قا تجربه

بدين معنا  اه سالامت معناوي    . است( علم الوراثه= حضوري)دريافت

براي فرد و جامعه قابل شناخت بوده و براي شاناخت و سانج  آن،   

هايي مانند قلب سلیم، حیات طیبه، نفاس مطم ناه، آراما      شاخصه

زيست اين جهاني، حر ات و  دروني پايدار، رضايت حقیقي و واقعي از 

پويااايي، حاارارت و تعهااد و روحیااه جهااادي و انقلابااي در انجااام    

بديهي است  اه سالامت معناوي    . هاي مختلف وجود دارد مس ولیت

تشااكیكي و ذومراتااب اساات و متناسااب بااا مراتااب خااود، در حیااث 

پذيري و تجربه شاوندگي   شناختاري معرفت ملكوتي و درحیث ادراک

 .به دنبال خواهد داشت فهمِ سلو ي خاص را

 

 شناختی تیغا یمبنا

 ييوخداخُ اي يبه حق تعال يو قرب وجود هیاله تيبه مقام ولا رسیدن

اسات  اه در   غايت و نهايت سالوک باه ساوي خد    يتعال يشبه به بارو تَ

 (30) «تخَلََّقوُا بأِخَلَْااقِ اللَّاه  » :هاي ديني و معارف وحیاني چنین آمد آموزه

بیارايید، همچنین در به اخلاق الهي خودتان را ، يا نید ايجاد يعني درخود

 شده شدن موسوم و موصوف  يل الهبه مظهر جمال و جلا يعرفان اتیادب

 

 
9شکل 

 
 .باشاد  شادن ماي  ( 63-حشار )«سالام »،  ه از جمله آنها مظهر اسم است

راه يابد  «داَرالسلَّاَم»به  «سبُلَُ السلَّاَم»تواند با طي طريق در  انساني  ه مي

ترديد از سوي خدا براي شما نور و  تابي  بي (الف : ه خداي سبحان فرمود

 سااني را  اه از   [ ناور و  تااب  ]خدا باه وسایله آن    روشنگر آمده است

 ند و آنان را به  هاي سلامت راهنمايي مي خشنودي او پیروي  نند به راه

سوي روشاناييِ  به [ يِ جهل،  فر، شرک و نفاق]ها  توفیق خود از تاريكي

بیرون مي آورد و به جانب راه راست هدايت [ معرفت، ايمان و عمل صالح]

باه ساراي سالامت و    [ ماردم را ]و خادا   «(ب (02و 05-ماتده)»  ند مي

 ند و هر  ه را بخواهد به  دعوت مي[  ه بهشتِ عنبر سرشت است]امنیت 

نِ ساالم از  اينگونه است  ه انسا(.65-يونس)"نمايد راهي راست هدايت مي

هايِ خلُقي و  ژراهه روي فعِلي و رفتااري باه تناساب     آفاتِ فكري، آسیب

اش مراتبي از مقامِ ولايت الهي را درک  ارده و باه    میزان سلامت وجودي

ايان اسات  اه انساانِ ساالمِ      . خواهد شد «ولي»همان میزان مظهر اسم 

 «السَّالاَم  سُابلَُ »است و در ( ع)معنوي رهروي انسانِ  املِ مكملِ معصوم

ادخْلُوُهاَ بسِلَاَمٍ »رسیده و مخاطب به خطاب  «السلَّاَم داَرِ»سلوک  رده و به 

( 23-زمار )«سلَاَمٌ علَیَكْمُْ طبِتْمُْ فاَدخْلُوُهَاا خاَلِاديِنَ  » و( 42-حجر)«آمنِیِنَ

را شانفته و  ( 51-ياس )«سلَاَمٌ قوَلْ ا مِانْ ربٍَّ رحَِایمٍ  » شده و خطابِ خاصِ

 .د  ردتجربه خواه

 

 گيری بحث و نتيجه
در نوشتار حاضر بر ترابطِ تعاملي سلامتِ معنوي و سالوک انفساي و   

هاي جدياد و مهماي در    تكیه و تآ ید شد  ه جنبه مباني معطوف به آنها

 :باشند مباني سلو ي سلامت معنوي مي

ي نفس ناطقه باه عناوان بساتر حر ات و دگرگاوني،      رساختيزنق   .0

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
6.

2.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 ij
hp

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                               7 / 9

http://dx.doi.org/10.22034/6.2.9
http://ijhp.ir/article-1-568-en.html


 محمدجواد رودگر

 دوم، شماره 0410 تابستاندوره ششم،  نشريه فرهنگ و ارتقاي سلامت فرهنگستان علوم پزشكي /626

تحول همه جانبه جوهريِ حقیقات وجاودي    عقلي و قلبي در سلامتِ

 انسان؛

وگرانیگاه تحول گرايي بااطني   «منؤنفسِ م»قرارگاه حر ت جوهري  .6

 است؛ «مزاج اعتدال»نیز 

هااي   سلامت معنوي هم قابل درک و شاناخت و هام موُلِاد معرفات     .3

ماوراي معارف حصاولي و مفهاومي يعناي معرفات افاضاي، لادني و       

رجات سلو ي سلامت معنوي عاطفه، شهودي است و در عالي ترين د

 عقل و عشق تر یب منطقي و قابلیت جمعِ سالم را دارند؛

قرب حقیقي به خدا و تجلي اسماي حسنا و اوصاف علیاي الهي شدن،  .4

گشتن اصل و اساس  «سلام»خداگونگي يا خداخو شدن و مظهر اسمِ 

 سلامت معنوي است؛ 

و اجتمااعي و آنگااه   زيربنا بودن سلامت معنوي براي سلامت رواناي   .5

هاا و ابعااد    تمهیدي براي سلامت عاطفي، ادرا ي و سلامت در جنباه 

 .تواند ره آورد التزامي آن باشد ديگر مي

اي وحیاني در بیان و تبیین مباني سلو ي سلامت معنوي  اگرچه يافته

هاي  هاي معطوف به روش در پژوه  حاضر شرط لازم است، لكن بررسي

رساد در عاین    بنابراين بنظر ماي . یز مورد نیاز استعقلي و فلسفي ديگر ن

اي با اين محتوا در مبناشناسي سالوک معناوي يافات     حال تا نون نوشته

باشد و از اين جهت اشترا ي با تحقیقات  نشد  ه از نقاط قوت تحقیق مي

 .ديگر ندارد

 

Opinion 

Spiritual Conduct Foundations of Spiritual Health 
 
Mohammad Javad Rodgar1* 

 
1. *Corresponding Author: Associate Professor at “Mystic Department” in Research Institute for Islamic Culture and Thought (iict) , 

dr.mjr345@yahoo.com 

 
Abstract 
Background: Spiritual health is the most fundamental existential need in the system of creation (from birth to death) 

and legislation (from the initial to the final evolution) of human beings. It has direct and indirect frequencies, as well 

as corresponding, inclusion and implied implications in the Quran, the tradition, and revealed teachings. Thus, 

Quranic verses, hadiths and supplications, and the Fourteen Impeccable’s biography and lifestyle are rich sources in 

researching and clarifying the Spiritual conduct (sulūki) foundations of spiritual health, which have special 

importance, necessity and sensitivity. 

Methods: According to the identity of spiritual conduct and the esoteric nature of spiritual health, this research has 

endeavored to describe the foundations of spiritual health via a rational method (argumentative explanation of 

spiritual conduct teachings) and narration (referring to Quran and the traditions, inferences from religious texts, and 

obtaining revelation teachings). 

Results: The most important findings of the present article include the following: a) the rational soul is the basis of 

movement and transformation and all-round transformation of the essential truth of human existence (ontological and 

anthropological foundations), and mental and heart health (healthy reason and heart), with the ability to know and be 

the generator of inspiration knowledge (epistemological foundations). It is the infrastructure, equability of  

temperament, the ruling spirit and the dominate discourse on spiritual health, which is objectified by the real 

closeness to God and the manifestation of the Divine Names and Divine Attributes (teleological foundations). b) 

Expressing, explaining and proving that spiritual health is the foundation for psychic and social health and then a 

preparation for emotional, cognitive health and health in aspects and other differences can be its implied result. 

Conclusion: Spiritual health, is the infrastructure of health in other areas of human existence (physical, 

psychological, and social), and on the other hand, it is in the relationship and continuous interaction with these areas, 

because spiritual wayfaring (sulūk) and health have an all-round connection and interaction and a dialectical 

relationship. Spiritual health is the cause of Introversive sulūk and the esoteric course and spiritual wayfaring is also 

the complete cause of spiritual health, which will have various foundations. 
 
Keywords: Mental Health, Spiritual Health, Temperament 

 
 منابع

1. Dehkloda A. Dehkhoda Dictionary. Tehran: Tehran University; 1998. 

[In Persian] 

2. Moin M. Moin Encyclopedic Dictionary. Tehran: Amir Kabir 

Publications; 2006. [In Persian] 

3. Muaddeb SR. Basic of Quran Exegesis. Qom: Qom University; 

2017. [In Persian] 

4. Farahidi A. Kitab Al-Ayn. Qom: Hijrat; 1989.  

5. Isfahani R. Al-Mufradat fi Gharib al-Quran. Beirut: Dar al-Qalam; 

1991.  

6. Ibn Manzoor M. Lisan al-Arab. Beirut: Dar Al-Sader; 1995.  

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
6.

2.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 ij
hp

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                               8 / 9

mailto:dr.mjr345@yahoo.com
http://dx.doi.org/10.22034/6.2.9
http://ijhp.ir/article-1-568-en.html


 مباني سلو ي سلامتِ معنوي

 623/و ارتقاي سلامت فرهنگستان علوم پزشكي نشريه فرهنگ دوم، شماره 0410 تابستاندوره ششم، 

7. Faris al-Shidyaq A. Matba at al-Jawab. Beirut: Al-Ansar; 1993. 

8. Hosseini Tehrani MH. Kernel of the Kernel: Concerning the 

Wayfaring and Spiritual Journey of the People of Intellect. 

Mashhad: Allameh Tabatabai Publications; 2000. [In Persian] 

9. Tusi N. Awsaf al Ashraf (The Attributes of the Noble). Mashhad: 

Emam Publication; 1982. 

10. Javadi Amoli A. The Discipline of the Self-Annihilation of the 

Proximate (Exposition of Ziarat al-Jami'a al-Kabira). Qom: Esra 

Publishing Center; 2004. [In Persian] 

11. Qunawi S. Al-nafahat al-ilahiyah. Tehran: Mola Publication; 2014. 

[In Persian] 

12. Kashani A. Sufi Terms. Translated by Majid Hadizadeh. Tehran: 

Hekmat Publication; 2002. [In Persian] 

13. Ghazali M. al-Munqidh min al-dalal. Beirut: Dar al-Fikr; 1995. 

14. Saadat Parvar A. Raz-e-del: a description to Gulshan-e-Raz. Tehran: 

Ehya-e-Ketab; 2005. [In Persian] 

15. Hasanzadeh Amoli H. Gashti dar harkat. Tehran: Raja Cultural 

Publishing Center; 2005. [In Persian] 

16. Shirazi, SM. Hikmat Al Muta'alyahfi-l-asfar al-aqliyya al-arba'a. 

Tehran: Sadra Islamic Wisdom Foundation; 2004. [In Persian] 

17. Mesbah Yazdi MT. Teaching philosophy. Publication of Imam 

Khomeini Education and Research Institute, 1987. 

18. Amini Nejad A. Illuminationist philosophy. Publication of Imam 

Khomeini Education and Research Institute; 2011. [In Persian] 

19. Hasanzadeh Amoli H. Insan-i Kamil az Didgah-i Nahjul Balagha 

(the perfect human being from the perspective of the Nahj al-

Balaghah). Tehran: Qiyam; 2002. [In Persian] 

20. Ibn Arabi M. Al-Futuhat al-Makkiyya. Beirut: Dar Al-kitab Al-

arabi; 1984. 

21. Yazdanpanah Y. Foundations and Principles of Theoretical 

Mysticism. Publication of Imam Khomeini Education and Research 

Institute; 2014. [In Persian] 

22. Javadi Amoli A. Springhead of Thought. Qom: Esra Publishing 

Center; 2004. [In Persian] 

23. Tabatabaei MH. Al-Mizan fi tafsir al-Quran. 2nd Ed. Beirut: 

Moassesah al-Alami lel-Matbooat; 1971. 

24. Javadi Amoli A. The Wise Quran from the Perspective of Imam 

Ridha. Qom: Esra Publishing Center; 2004. [In Persian] 

25. Khansari JM. The description of Ghurar al-Hikam wa Durar al-

Kalim. Tehran: university of Tehran Publication; 1994. [In Persian] 

26. Javadi Amoli A. The Sun of Revelation from Tabriz (The Practical 

Life of Allama Tabataba'i). Qom: Asra Publication; 2015. [In 

Persian] 

27. Mostafavi H. Investigation in words of the Qur'an (Al-Tahghigh Fi 

Kalamat e al-Quran). Tehran: The Book Publishing and Translating 

Company; 1981. [In Persian] 

28. Qorashi AA. Qamus al-Quran. Tehran: Dar al-Kotob al-Islamiyah; 

1992. [In Persian] 

29. Farghani S. Montehi al-Madarek (Explanation of Ibn al-Farid 

Work). Beirut: Dar-ul-kotob Al-Elmiyeh Publications; 2007. 

30. Kashani A. Lataif al-ilam fi isharat ahl al-ilham. Cairo: Maktaba al-

Thaqaf al-Diniyeh; 2007. 

31. Majlesi MB. Bahar Al-Anvar. Beirut: Al-Wafa Foundation; 1983. 

 

 [
 D

O
I:

 1
0.

22
03

4/
6.

2.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 ij
hp

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               9 / 9

http://dx.doi.org/10.22034/6.2.9
http://ijhp.ir/article-1-568-en.html
http://www.tcpdf.org

